第三課 如何作見證

1. **福音傳講之特質、風格**
2. 內容要充滿真理，要講分量重的真理和緊要的事，不應單講故事和動聽的話。
3. 講的要實際實用、與人切身有關、有吸引力、有興趣、絕不沉悶，能使人產生共鳴，覺得有需要。
4. 不用難明的話語和字眼。
5. 充滿確信地傳，傳的時候有充足的信心，語氣肯定，沒有模棱兩可的話。
6. 傳講的要充滿光輝、溫暖、能感動人。
7. 講的要使人知罪覺罪，但也使他知道因著主，今天他有盼望。他只要肯信靠接受主，他的人生必定能夠有好的改變(**約十10**)
8. **進入福音主題之前的預備**
9. **個人傳福音：**
10. 為他/她**禱告**：了解他的情況、需要、堅固營壘。求主
11. 與他/她**交往**：知道你關心他的好歹
12. 分享你的**見證**：在交往中自然的帶入你的見證—神如何帶領你、幫助你等等。
13. 詢問、邀請他/她**信耶穌**：觀察他的反應，合宜的時候介紹耶穌給他。
14. 運用四律材料、領人做決志禱告。
15. **佈道會：**
16. 作為陪談員，先釐清他舉手對他來說是什麼意思；
17. 若是不明白舉手的意義，先介紹耶穌給他，觀察他的反應是否用四律。
18. 若是明白舉手的意義，用四律領他做決志禱告。
19. **如何運用四律手冊**

**〖 第一原則：(佈道者打開冊子，指著第一原則的資料向對方讀出來。) 〗**

　　正如有許多物理的原則管理著這個物質的宇宙，同樣，也有一些屬靈的原則管理著你和神的關係。

　　神愛你，並且為你的生命有一奇妙的計劃。
**神的愛**

「神愛世人，甚至將他的獨生子賜給他們，叫一切信他的，不致滅亡，反得永生。」(**約 3:16**)

**神的計劃**

耶穌說：「我來了，是要叫羊(或作：人)得生命，並且得的更豐盛。」(**約 10:10**)

　　為什麼大多數的人沒有經驗過這種豐盛的生命呢？

**〖 第二個原則：(佈道者繼續指著第二原則的資料向對方讀出來。) 〗**

　　人因有罪而與神隔絕，所以不能知道並經驗神的愛和神為他生命的計劃。

**人因有罪**

「因為世人都犯了罪，虧缺了神的榮耀。」(**羅 3:23**)

神創造人原是要人享受與祂同在一起的快樂，但因各人頑固任性，偏行己路，背向真神，以致與神隔絕。這種向神任性的態度，使人對神漠不關心或公開反對，就是聖經所說的罪。

**與神隔絕**

「因為罪的工價乃是死。」(靈性與神隔絕)(**羅 6:23**)

聖潔的神 ||　隔絕 || 有罪的人

聖潔的神與有罪的人中間，有如深淵隔絕。雖然人不斷地用自己的方法，就如善行、道德、宗教、哲學等，來尋求神和豐盛的生命，但是總得不著。

**〖 第三原則：(佈道者繼續指著第三原則的資料向對方讀出來。) 〗**

 耶穌基督是神為人的罪所預備的唯一救法。藉著祂你可以知道並經驗神的愛和神為你生命的計劃。

 **耶穌為我們死**

 「唯有基督在我們還作罪人的時候為我們死，神的愛就在此向我們顯現了。」(**羅 5:8**)

 **耶穌從死裡復活**

「基督照聖經所說，為我們的罪死了，而且埋葬了；又照聖經所說，第三天復活了，並且顯給磯法看，然後顯給十二使徒看；後來一時顯給五百多弟兄看。」(**林前15:3-6**)

**耶穌基督是唯一的道路**

　　耶穌說：「我就是道路、真理、生命；若不藉著我，沒有人能到父那裡去。」(**約 14:6**)

　　　 神

　　　　 |

　　--- 耶穌 ---

　　　　 |

　　　　 |

　　　 人

　　神差祂的兒子耶穌基督，為我們的罪死在十字架上，成為神與人中間的橋樑，溝通了兩者之間的深淵。

〖 **第四個原則**：(佈道者繼續指著第四原則的資料向對方讀出來。) 〗

我們必須親自接受耶穌基督作救主和生命的主，這樣我們才能知道並經驗神的愛和神為我們生命的計劃。

**我們必須接受基督**

　　「凡接待他的，就是信他名的人，他就賜他們權柄，作神的兒女。」(**約 1:12**)

**我們藉著信心接受基督**

「你們得救是本乎恩，也因著信；這並不是出於自己，乃是神所賜的；也不是出於行為，免得有人自誇。」(**弗2:8-9**)

**我們必須親自邀請基督進入心中**

　　耶穌說：「看哪，我站在門外叩門，若有聽見我聲音就開門的，我要進到他那裡去。」(**啟 3:20**)

接受基督包括從自我轉向神(悔改)，相信基督進入我們的生命，赦免我們的罪，使我們成為合神心意的人。人只在理智上同意關於基督的真理，或只有一些情感的經驗，都是不夠的。我們必須藉著信心(意志的行動)去接受基督。

　　**這兩個表格代表兩種生命**

|  |  |
| --- | --- |
| **自我管理的生命** | **基督管理的生命** |
| 自我在生命的寶座上 | 基督在生命的寶座上 |
| 基督在生命以外 | 我 - 自我退下寶座 |
| 人生的各項活動在自我管理之下，時常產生各種的混亂和不安  | 人生的各項活動在基督的管理之下，結果就合乎神的計劃 |

**〖 以下說明你怎樣才能接受基督〗**

你現在就可以**藉著信心的禱告接受基督**(禱告就是和神交談)

神知道你的心，祂看重你內的態度，過於你的言語，下面的禱告可作參考：

**「主耶穌啊! 我需要你。感謝你為我的罪死在十字架上。我願意打開心門接受你作我的救主和生命之主。感你赦免我的罪並賜給我永生，求你管理我的一生，使我成為合你心意的人。奉主耶穌的名禱告，阿們。」**

這個禱告是否合你的心願？如果是，請你現在就作同樣的禱告，基督就會照著祂的應許進入你的生命。

(這時，佈道者邀請對方一起念出以上的禱告詞。)

**〖 怎樣知道基督已在你的生命中？ 〗**

你有沒有請基督進入你的生命？根據**啟示錄3:20**神的應許，現在基督是否在你心裡？基督應許進入你的生命，祂會失信嗎？你有什麼根據知道神答應了你的禱告？

根據神(祂自己)的信實和祂可靠的話 - 聖經

**聖經應許凡接受基督的人都有永生**

「這見證就是神賜給我們永生；這永生也是在他兒子裡面。人有了神的兒子就有生命，沒有神的兒子就沒有生命。我將這些話寫給你們信奉神兒子之名的人，要叫你們知道自己有永生。」(**約一5:11-13**)

要常常感謝神，因為基督已進入你的生命，並且永不離開你(**來13:5**)。當你照著神的應許，請祂進入你心時，就能知道復活的基督已在你的生命中，並且已將永生賜給你，因為祂絕不會欺騙你。

**關於感覺怎樣呢？不要依靠感覺**

我們信仰的根據，是聖經可靠的應許，不是我們容易改變的感覺。基督徒的信心生活(信靠)是根據神的信實和聖經的可靠。下面火車的圖表說明事實(神和祂的話)，信心(我們信靠神和祂的話)，和感覺(我們信靠和順服的結果)三者之間的關係。 (**約 14:21**)

**事實(火車頭) - 信心(車廂) - 感覺(車廂)**

車頭不論有沒有車廂都可以開動。但是若用車廂拉動車頭是不可能的。照樣，我們基督徒不應該靠感覺或情緒，而是把我的信心(信靠)放在神的信實和祂的話語的應許上。